PARA PENSAR, COMPARTIR CON AMIGOS
Y LLEVAR A LA PRÁCTICA

### PARSHAT VAIKRÁ

4 ABRIL, 2025 6 NISAN, 5785

# 1525

**EDICIÓN ESPECIAL DEDICADA A PESAJ** 

### **¿CONOCES LAS RESPUESTAS?**

Extraído de una nota del Rabino Feller, Minesotta



En 1977, cuando visitó Majón Jana, el Rebe le preguntó a uno de sus secretarios, Rab Leibl Groner, quién recitaría las "cuatro preguntas" en el Seder. El secretario le dijo que iba a ser mi hijo, Mendel.

nspirados por el estímulo del Rebe para la educación de todas las mujeres judías, mi esposa y yo, junto con el Rabino Manis Friedman, fundamos Beit Jana, un lugar donde las mujeres con poca o ninguna educación judía formal puede redescubrir su herencia.

Era natural que se desarrollaran rápidamente los vínculos con nuestra institución hermana en Crown Heights, Majón Jana, cuya misión era muy similar a la nuestra.

En sus primeros años, nuestra familia era traída desde Minnesota para realizar el Seder de Pesaj en Majón Jana.

En la primera noche de la Pesaj, el Rebe acostumbraba a visitar varios Sedarim en Crown Heights, el Seder de la leshivá Central de Lubavitch, el Seder de "Amigos de los refugiados de Europa del Este", y el Seder en el internado Majón Jana.

El Rebe entraba y observaba que todo el mundo y todo estuviera listo para el Seder, y también se detenía para visitar la cocina y dar las gracias a los cocineros por sus esfuerzos.

En 1977, cuando visitó Majón Jana, el Rebe le preguntó a uno de sus secretarios, Rab Leibl Groner, quién recitaría las "cuatro preguntas" en el Seder. El secretario le dijo que iba a ser mi hijo, Mendel.

El Rebe se volvió a Mendel y le preguntó en idish, "¿Dukenzt di kashes; du kenzt zei beal pe?" Mendel entendía idish bastante bien, pero se apabulló al ser abordado por el Rebe.

El Rebe, a continuación, repitió la pregunta en Inglés, "¿Sabes las cuatro preguntas, ¿te las sabes de memoria?" Mendel asintió con la cabeza.

El Rebe luego me señaló y preguntó: "¿Sabes las respuestas?"

Todos en la sala se rieron ante el comentario humorístico del Rebe.

El Rebe le dio su bendición y se fue.

Al día siguiente, el Rebe volvió a su habitación después de las oraciones de Arvit.

De repente, uno de sus secretarios, el Rabino Klein, se acercó a mí y me invitó a pasar a la habitación del Rebe.

Llegamos a la entrada de la oficina, y me instruyó esperar.

El Rebe apareció en la puerta y me dijo: "La pregunta que te formulé ayer por la noche fue mal interpretada por el público como humorística.

Sin embargo, no lo dije en broma" El Rebe continuó explicando, "Un

>> continúa en pág. siguiente

#### HORARIOS PARA EL ENCENDIDO DE LAS VELAS DE SHABAT VAIKRÁ



| Concordia | 18.26 |
|-----------|-------|
| Córdoba   | 18.51 |
| Salta     | 18.59 |
| S. Fe     | 18.37 |

| Bariloche     | 19.13 |
|---------------|-------|
| Mendoza       | 19.08 |
| Mar del Plata | 18.20 |
| S. Juan       | 19.08 |

| Corrientes  | 18.31 |
|-------------|-------|
| Resistencia | 18.32 |

Los horarios corresponden a 18 minutos antes de la puesta del sol.

# LA PAR/HÁ EN PROFUNDIDAD

de las Palabras del Rebe de Lubavitch

#### **CAMBIAR CON UN SALTO**

"Porque el Omnipotente saltó sobre las casas de nuestros antepasados en Egipto" (Hagadá de Pesaj)

a palabra 'Pesaj' se debe a que Hashem **pasáj-saltó**, sobre las casas de los israelitas cuando golpeó a Egipto, salvando a los israelitas.

El salto simboliza el paso repentino y rápido de una situación a otra. 'Caminar', implica avanzar gradualmente, un paso tras otro.

'Correr', es avanzar con rapidez, pero de todos modos es un avance gradual, de una etapa a la otra.

'Saltar', se pasa de un estado a otro de una sola vez, es totalmente diferente.

Esto es la esencia de Pesaj, el traspaso abrupto y extremo de una situación de exilio y esclavitud a una de libertad y liberación.

Este concepto se ve remarcado enfáticamente al describirse la salida de Egipto: "puesto que **apresuradamente** saliste de Egipto".

También, el sacrificio Pascual debía ser ingerido de esta manera: "y lo comerán **aceleradamente**".

Esa fue la manera en la que tuvo lugar la redención de Egipto. La salida fue total y veloz "puesto que fueron expulsados de Egipto y no pudieron ir lentamente".

De una sola vez, Hashem sacó a los israelitas de las profundidades de la impureza de Egipto y los llevó a un estado de libertad espiritual y material.

También en el servicio a Di-s de cada individuo existen estos niveles. El comienzo es caminar, paso a paso.

Un niño no puede saltar de inmediato, primero aprende a caminar, y luego a correr.

Sólo después está en condiciones de saltar.

Así también, el principio del servicio a Di-s es 'caminar' luego 'correr' y luego se alcanza la posibilidad de 'saltar'- de pasar de una vez de un nivel espiritual específico a otro infinitamente superior.

Este es el significado de la Salida de Egipto en términos espirituales- la capacidad de **saltar** de una sola vez de un nivel a otro.

Pesaj da las fuerzas para cambiar en una sola vez y convertirse en una persona totalmente distinta.

No hay necesidad de hacer el cambio en el estudio de la Torá, el cumplimiento de los preceptos y el servicio al Altísimo de manera gradual, sino puede 'saltarse' de una vez a otro nivel totalmente superior.

Esta situación se caracteriza en nuestra época, que posee las señales especiales de ser 'el final de los tiempos': donde tienen lugar saltos abruptos y desenlaces repentinos e inesperados; ya que Hashem dio libre albedrío, se dio esta posibilidad de 'saltar' en ambas direccionesse puede llegarse a cambios rápidos y gigantescos en el aspecto positivo, bondadoso y sagrado así como en el negativo.

Pesaj nos recuerda que estamos en la etapa de salir de 'Mitzraim', del exilio actual y sólo quedan los últimos trabajos a realizar- definir y clarificar qué es 'jametz'- fermento prohibido y qué es 'matzá', alimento sagrado, para eliminar el 'jametz' a la luz de la vela del alma y fortalecer la 'velocidad' en el lado de la santidad.

A través de ello nos haremos acreedores realmente de inmediato a la verdadera y completa redención, y como está dicho: "No los retuvo siquiera un parpadear de ojos"-

Hagadá de Pesaj, con una recopilación de motivos, costumbres y comentarios -edición 5754- pag. 786.

## UN MOMENTO

I Seder de Pesaj celebra nuestra fe sencilla y compromiso con Di-s, y debemos llenar esta celebración con alegría.

También debemos reconocer nuestra buena fortuna porque la poderosa mano de Di-s y Su brazo extendido llegan constantemente a cada uno de nosotros.

Esta confianza en Di-s nos hace verdaderamente libres de toda preocupación física y espiritual.

Al comenzar el Seder, debemos levantar nuestras copas a Di-s en agradecimiento por nuestra libertad, alegrarnos por la ayuda de Su mano, y con la fe que, siguiendo sus caminos, los caminos de la Torá, todos vamos a lograr una verdadera y duradera libertad - personal y universal - y marcharemos de Pesaj a la redención completa y final con la venida del Mashíaj.

El Rebe, Pesaj, 5715

>> viene de página anterior

niño no está interesado en ceremonias. Así que la pregunta que un niño judío tiene en el Seder es: "¡Hicimos todo esto el año pasado! ¿Por qué estamos repitiéndolo de nuevo este año?"

Y continuó: "A veces, el idioma Inglés transmite el significado de una palabra mejor que el hebreo o idish.

Cuando una persona hace una recitación oral, se dice en hebreo **bealPe** (recitación verbal), y en idish, **oiserveinik** (hacia afuera).

Sin embargo, en inglés, se dice 'con el corazón'. Cuando un niño pregunta las cuatro preguntas de memoria, quiere decir que lo hace con el corazón lleno".

El Rebe agregó: "Y cuando te pregunté si sabes las respuestas, mi intención era si podías explicar a tu hijo que el Seder de este año es, de hecho, una experiencia totalmente nueva, y no sólo una repetición de la experiencia del año pasado"

El Rebe concluyó: "Puesto que estás realizando tus comidas en el Majón Jana, debes explicar a las chicas mi pregunta, y darles la respuesta.



os comunistas subieron al poder cuando Naftali-"Tolchik" para sus amigos- era joven. A su padre no le gustó todo esto y le dijo a Tolchik que fuera shojet - y dominara la práctica intrincada y exigente del faenado kasher. El entrenamiento toma años y la paga es magra.

"Conviértete en un shojet," dijo el padre de Tolchik. "Si serás shojet, permanecerás judío"

Tolchik el shojet y su esposa criaron a sus niños bajo el régimen soviético.

Por los tempranos 1950 toda la familia había escapado, la mayoría de ellos con pasaportes falsos. Salvo su hijo Meir y sus hijos.

Su otro hijo Berel había escapado junto con la Rebetzn Jana Schneerson, la madre del Lubavitcher Rebe, haciéndose pasar por su hijo.

A su llegada a Nueva York, Berel se hizo cortador de diamantes, y mantuvo su estado "filial" con Rebetzn Jana (él tenía las llaves de su apartamento) y desarrolló una relación amistosa con su hijo, el Rebe de Lubavitch.

Tolchik y su esposa, junto con su hija, fijaron su domicilio en Montreal. Su hijo David estaba en Amberes.

Tolchik estaba contento, pero preocupado por Meir que seguía asido por los soviéticos.

Hay una costumbre de recibir el Matzá del Rebe antes de Pesaj. Naturalmente, Berel iría a recibir su Matzá.

"Cuando recibas la Matzá del Rebe" Tolchik le dijo a su hijo Berel, "menciona a tu hermano Meir."

"Pero no pidas simplemente un *brajá*, bendición," Tolchik continuó. "Pide una *havtajá*- la promesa del Rebe- que mi Meir saldrá vivo".

Berel nunca obligó a nadie a hacer algo que él no quisiera hacer. Y un jasid no exige de su Rebe. Pero Berel nunca se negó a su padre.

El Rebe le entregó la Matzá a Berel. Berel mencionó a su hermano Meir y el Rebe le dio su bendición. "Mi padre pide su promesa de que Meir saldrá."

La cara del Rebe se ensombreció y agitó su mano.

"¡Shlep mir nisht baim tzung! (No tires las palabras que no puedo decir)" el Rebe contestó y agregó: "Mi suegro logró cosas mayores que esto"

Berel vio que lágrimas en los ojos del Rebe comenzarían a caer.

El Rebe le dio otro pedazo de Matzá. "Darás esto a tu hermano."

"¿Mi hermano David en Bélgica?" Berel preguntó.

"No. Meir. No necesariamente en América pero en alguna parte cerca."

Después de unos años, se corrió la voz en la familia que Meir tenía planes de cruzar con su familia la frontera con pasaportes falsificados. Falló.

Pasaron más años. Berel retuvo la Matzá para su hermano. Dieciocho años guardó esa Matzá: La Matzá es llamada en la Kabalá el *pan de la fe*.

Entonces llegó la noticia: ¡Meir es libre! ¡Con su esposa! ¡Con sus hijos! ¡Con su hija! Recibieron visas a Canadá (no necesariamente América, pero cerca) y Berel llegó a Montreal tan rápido como pudo.

Berel no había visto a su hermano por más de veinte años. Corrió hacia su hermano. Su hermano corrió hacia él. Le dio el trozo de Matzá a su hermano. Y entonces, se abrazaron.

### SEUDAT MASHÍAJ -EL BANQUETE DEL MASHÍAJ-



l octavo día de Pesaj (20 de abril) está estrechamente ligado a la venida del Mashíaj. La Haftará-lectura de los Profetas que sucede a la Lectura de la Torá en los días Shabat y Festivoses Isaías 10:32, que se halla repleta de alusiones directas y claras a la Era Mesiánica, cuando "el lobo vivirá con el cordero, y el león comerá pasto con el ganado"

El Baal Shem Tov -Fundador del Movimiento Jasídico- enseñó y reveló que en ese día "brilla una luz del Mashíaj" en el mundo.

Por ello también instauró una costumbre que enfatiza la relación especial del último día de Pesaj y Mashíaj: El último día de Pesaj, por la tarde, hizo una comida adicional y la llamó "Seudat Mashíaj"- la comida del Mashiaj.

La "comida del Mashíaj" -deja en claro que el Mashíaj es parte concreta de nuestra vida. Comemos una comida en honor a él, que está próximo a llegar.

Además, el Baal Shem Tov ligó nuestra conciencia acerca del Mashíaj con una comida física. En la Era Mesiánica, la Divinidad que se encuentra de modo encubierto en el mundo de lo físico-se revelará de un modo abierto y manifiesto, visible a todos.





# JUDAÍ/MO PRÁCTICO

### **PESAJ**

A partir de la

segunda noche

de Pesaj, (13 de

abril) después de

la Tefilá de Arbit

(Plegaria de la

contar el Omer.

noche), se

comienza a

n la noche del Seder (los días 12 y 13 de abril por la noche) debemos cumplir con los siguientes mandamientos positivos.

Narrar a nuestros hijos y demás miembros de

la familia la historia de la salida de Egipto y el motivo por el que comemos en esta noche - Matzá - Maror.

Esto lo cumplimos mediante la lectura de la Hagadá, por eso es muy importante que la leamos en el idioma en el que la familia la entienda.

Comer Matzá. Cada uno y uno aún los niños deben comer por lo menos 27

cm3 de Matzá, que equivalen a 15 gr. aprox. de la Matzá echa a mano. El ideal es conseguir Matzot hechas a mano para cumplir con el mandamiento de comer Matzá en los dos Sedarim.

El motivo por el que comemos Matzá, es porque la masa que llevaron consigo nuestros padres de Egipto no alcanzó a fermentar hasta que el Todopoderoso se reveló y los redimió.

Comer Maror. Cada uno y uno, aun los niños, deben comer hiervas amargas (lechuga criolla y Jrein). Debemos comer 17 cm3. El motivo por el que lo comemos, es para recordar que los egipcios amargaron la vida de nuestros padres con trabajo difícil.

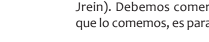
Las cuatro copas. Debemos, de acuerdo al orden de la Hagadá, tomar cuatro copas de vino o jugo de uva. Aun los niños deben tomar en vasos de 87 cm3 de capacidad (permitiéndoles tomar la cantidad que deseen).

El domingo por la noche comenzamos con la cuenta del Omer, como será explicado.

#### **SEFIRAT HAOMER**

A partir de la segunda noche de Pesaj, (13 de abril) después de la Tefilá de Arbit (Plegaria de la noche), se comienza a contar el Omer. La cuenta se realiza cada noche, sucesivamente hasta la noche anterior de Shavuot.

El Omer era una medida de cebada (aprox.2 litros) que los judíos traían como ofrenda el segundo día de Pesaj. A esto le seguía la Cuenta del Omer, que los judíos contaban cada día durante siete semanas (49 días en total), que conducían a la festividad de Shavuot (el día 50), en el que se celebra el recibimiento de la Torá. Estos días además constituyen una preparación y refinamiento espiritual para el recibimiento de la Torá.



## LO QUE /IEMPRE QUI/E PREGUNTAR

## ¿EL ÉXODO ES UN MITO?

a mitología es un gran propulsor de la imagen. No hay nada como una buena leyenda para alzar la confianza de una nación.

Eso es porque la mayoría de las personas del mundo exige tener antepasados poderosos, como grandes reyes y guerreros heroicos.

Algunos van tan lejos como para decir que sus antepasados eran semi-dioses, nacidos de matrimonios mixtos cósmicos entre seres divinos y humanos.

Estas historias son auto- suficientes, con poco parecido a la historia real. Pero son útiles.

Por lo menos durante los puntos más bajos de la historia de una nación, se puede hablar de reminiscencias de su pasado noble y poderoso.

Pero ¿puede imaginar una nación que exige venir de orígenes humildes e innobles?

¿Qué propósito habría allí?

¿Por qué inventarían una leyenda penosa sobre ellos mismos?

Sin embargo, los judíos declaran orgullosamente un comienzo poco digno: empezamos como una nación de esclavos.

Todos los años repetimos la saga del Éxodo, y decimos: "Nosotros éramos esclavos del Faraón en Egipto".

◆ Aaron Moss

Ciertamente no es una gran genealogía.

Ni siquiera el escape de Egipto puede acreditarse a nuestro propio poder: "Di-s nos sacó de allí con una mano poderosa y un brazo extendido". Di-s tuvo que sacarnos de allí.

¡Qué herencia antiheroica! Los pueblos no componen historias como esas sobre sí mismos. Debe ser verdad.

Y podemos estar orgullosos de ello. No hay ninguna necesidad de cubrir nuestros principios humildes.

La creencia judía es que esa grandeza no es cosa de nuestro pasado; sino que permanece delante.

La historia judía tiene el poder de inspirar, no vanagloriándose de un pasado ilustre, sino prometiendo un futuro más luminoso.

Fuimos esclavos, pero tenemos el destino de traer la libertad al mundo.

Los hijos de semi-dioses son hoy asuntos para arqueólogos e historiadores.

Los hijos de Israel, descendientes de simples esclavos, están vivos y lozanos.

No importa de dónde usted viene y cuán bajo pueda ser su punto de arranque, Di-s puede extenderle la mano. Usted puede trascender sus limitaciones, y ser libre.



n la noche del Seder, nos encontramos con una variedad enorme de formas, símbolos, rituales de gran detalle y el recorrido por las fases de la historia judía.

Pero en la raíz hay una idea central que une todas, en un solo todo: «Una vez fuimos esclavos - ahora somos libres».

En la noche de Pesaj, la idea de la libertad recibe su máxima expresión en la Hagadá: en los actos simbólicos y rituales y en todo el ambiente de la velada.

La Hagadá no es un tratado filosófico, pero se expresan en ella ideas de gran profundidad a través de actos muy simples que penetran en el alma de los participantes.

Libertad y esclavitud, parecieran ser simples opuestos, cada uno definido por la ausencia del otro.

Tirar las cadenas, no significa que uno está en libertad. La esclavitud es la condición por la cual una persona está siempre sujeta a la voluntad de otro.

La libertad, por otro lado, es la habilidad de actuar y ejecutar la propia voluntad en forma independiente.

La persona que no tiene voluntad propia no se convierte en una persona libre una vez que es liberada; es un esclavo sin amo.

Entre el tiempo de dejar de ser esclavo y la adquisición de la libertad, el individuo debe pasar por una etapa intermedia en su desarrollo, sin la cual no puede convertirse en verdaderamente libre.

El milagro del Éxodo no se completó con la salida de la casa de esclavitud; tuvieron que desarrollarse para convertirse en personas libres y no solo esclavos que escapaban.

En otras palabras, el esclavo está doblemente amarrado, primero por estar subyugado a la voluntad de otro y en segundo lugar por la falta de voluntad y personalidad.

Una persona que conserva su carácter esencial, no puede ser nunca esclavizada; y por el contrario, la persona que no la tiene, no puede ser verdaderamente libre, nunca.

Lo dicho acerca de la relación entre esclavitud y libertad, es aún más cierto cuando se trata de exilio y redención. El final del exilio, no es por sí suficiente.

Para producir la redención; debe ocurrir algo más.

El significado de la palabra exilio no se reduce a una definición física. Tal como sucede con la esclavitud, el significado real de la palabra está en el ámbito espiritual.

Estar en exilio, significa que uno se rindió a un sistema de valores, relaciones, y estilo de vida que son ajenos al ego individual o colectivo.

Cuando los judíos perseguidos fueron al exilio, tuvieron que cambiar su modo de vida; de ser agricultores pasaron a realizar actividades comerciales; de ser libres pasaron a tener varios amos; de ser conductores de su propio estilo de vida, tuvieron que ajustarse según el viento que soplaba. En la medida que retuvieron su carácter espiritual independiente, sus principios religiosos, su liderazgo interno y su distintivo en la forma de vida; el pueblo judío nunca fue realmente esclavizado - por lo menos no en la dimensión espiritual de su existencia.

Paradójicamente fue la asimilación lo que completó el exilio, pues cuando el judío asimilado se separó de su carácter distintivo, renunció al último vestigio de su independencia.

Así aun cuando había obtenido la libertad como individuo, se hizo exilado en todo el sentido de la palabra, en el nivel nacional.

Ahora era el mundo el que determinaba sus valores, sus relaciones no solo a nivel superficial, sino en lo más profundo de su corazón.

La verdadera tragedia del exilio egipcio fue que los esclavos se volvieron gradualmente más y más como sus amos, pensando como ellos y teniendo los mismos ideales.

Su mayor pesar era que su amo no los dejara realizar el Sueño Egipcio.

Sólo cuando estuvieron listos para salir, no solo de la tierra de Egipto en lo físico, sino también del mundo conceptual en el que vivían, y estuvieron listos para sacrificar su devoción a los valores egipcios junto con el sacrificio del «cordero pascual» - entonces podrían ser redimidos. Para poder lograr la redención y no solo el final del exilio, los judíos tienen que encontrarse con su propia esencia, su espíritu, modo de pensar, y vivir. Sólo entonces pueden ser verdaderamente libres, sólo entonces estarían redimidos.

A través de todas las leyes y costumbres de la noche del Seder, lo que enfatizamos: «Una vez fuimos esclavos y ahora somos libres».

En la medida que avanzamos en los rituales y recitamos la Hagadá, mientras discutimos el texto escrito y lo que hay detrás de él, debemos entender que seremos libres solo cuando asumamos que tenemos que satisfacer la necesidad de vivir según nuestro peculiar y único modo de vida - sólo entonces es cuando seremos realmente libres.

### SHEVIÍ SHEL PESAJ



I séptimo día de Pesaj (19 de Abril) conmemoramos el milagro de la división del mar de los Juncos (lam Suf), que completa la liberación de Egipto. Grandes milagros fueron realizados ese día a los judíos.

En este mismo día, 81 años antes, Moshé fue puesto en una canastita en el río, como consecuencia del decreto del Faraón.

Se acostumbra a permanecer despiertos durante toda esta noche, estudiando Torá. Es un momento propicio para fortalecer nuestra fe en Hashem y la Torá.





# UN PAN CON HISTORIA

◆ Por Levi Potash

elebramos nuestro Éxodo de Egipto principalmente comiendo Matzá en el Seder. Muchos hacen todo lo posible para usar específicamente Matzá shmura hecha a mano.

Pero, ¿por qué hacer tanto alboroto por la Matzá redonda hecha a mano? ¿Qué pasa con la hecha a máquina?

¿Por qué comer Matzá y las hierbas amargas? ¿Por qué, a la hora de marcar un evento, siempre tenemos que hacer cosas?

¿No podemos reunirnos y contar la historia como personas inteligentes?

Un soldado que miraba a su alrededor vio la pila de colchones y clavó su espada en el interior.

Era el año 1812 y Napoleón Bonaparte se retiraba por Rusia con sus ejércitos.

Un día, después de una dura batalla que terminó en derrota, Napoleón se vio obligado a correr por su vida.

Buscando un lugar para esconderse, corrió hacia la primera tienda que vio.

El dueño de la tienda, nacido en Francia, lo escondió debajo de una pila de colchones.

Momentos después, unos soldados rusos llegaron exigiendo saber el paradero de Bonaparte.

"No está aquí", respondió Pierre.

Un soldado que miraba a su alrededor vio la pila de colchones y clavó su espada en el interior. "Si se esconde allí, seguramente está muerto", dijo.

Pero la espada falló por poco a Napoleón.

Después de que pasó el peligro y Napoleón estaba en su campamento, llamó al dueño de la tienda.

"Pierre", dijo cariñosamente, ";me salvaste la vida! ¿Cómo puedo pagarte?"

"Tengo todo lo que necesito", respondió Pierre. "Pero dime, hay una cosa que me gustaría saber: ¿qué has sentido escondido debajo de esos colchones?"

Napoleón estaba lívido. "¡¿Sabes con quién estás hablando?! ¡Soy Napoleón Bonaparte, emperador del imperio francés!" rugió.

"¡Guardias! Llévenlo al pelotón de fusilamiento", ordenó Napoleón.

Pierre estaba junto a la pared con las manos atadas a la espalda, susurrando sus últimas oraciones.

Cuatro soldados sacaron sus armas, esperando la orden de disparar.

De repente se acerca Napoleón. "¡Libera a este hombre!" gritó. Pierre, desconcertado, preguntó... "¿Qué está pasando?"

"Querías saber cómo me sentía debajo de esos colchones", respondió Napoleón. "Ahora lo sabes".

Si bien los historiadores pueden debatir si esta fábula realmente sucedió, ciertamente podemos aprender una lección de ella.

Cuando conmemoramos el Éxodo, todo lo que hacemos para recrear la historia nos ayuda a actualizar la experiencia.

Al comer Matzá, y Matzá hecha a mano, como preparaban nuestros antepasados en Egipto, revivimos el episodio de una manera dramática y genuina.

Recordamos la prisa con la que los judíos salieron de Egipto; ni siquiera tuvieron tiempo de dejar que la masa leudara.

Y con las hierbas amargas, recordamos la amargura de la esclavitud.

Con las cuatro copas de vino, revivimos la alegría de la libertad, reclinados expansivamente como hombres libres.

Al realizar estos y otros rituales del Seder, podemos revivir y experimentar la verdadera libertad de nuestros antepasados.

Es una noche en la que se permite brillar nuestra chispa esencial; cuando superamos las limitaciones que nos impiden ser la persona que queremos ser.

ESTA EDICIÓN DE "LA ENSEÑANZA SEMANAL" SE IMPRIME LEILUI NISHMAT

HaShliaj Reb Jaim ben Reb Shmuel Guershon Nison z"l Gurevich ע"ה גורביץ שמואל גרשון ניסן ע"ה גורביץ

"RABI ISRAEL BAAL SHEM TOV ENSEÑÓ QUE DE CADA COSA QUE UNO VE O ESCUCHA
DEBE TOMAR UNA ENSEÑANZA PARA SU SERVICIO A DI-S"



Q Agüero 1164 | Buenos Aires
 ↓ (5411) 4963-1221

⊕ www.jabad.org.ar 

info@jabad.org.ar

0

LA EN/EÑANZA /EMANAL

Director General: Rabino Tzví Grunblatt Editora Responsable: Prof. Miriam Kapeluschnik